
JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 445 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

Makna Simbolik Tradisi Tabuik Sebagai Identitas Budaya 
Masyarakat Pariaman  

 
Meisya Ulia Azra*1, Idea Alvira2 

 

1,2 Institut Seni Indonesia Padangpanjang, Indonesia 
E-mail: meisyauliaazra7@gmail.com1, ideaalvira29@gmail.com2             

 

Riwayat Artikel 
 
Diterima: 20 November 2025 
Direvisi: 19 Desember 2025 
Diterbitkan: 05 Desember 2025 
 

Abstrak 
 

Penelitian ini mengkaji makna simbolik, peran dalam 
pembentukan identitas budaya, serta relevansi Tradisi 
Tabuik bagi kehidupan masyarakat Pariaman. Rumusan 
masalah dalam penelitian ini mencakup bagaimana makna 
simbolik yang terkandung dalam setiap prosesi Tabuik, 
bagaimana tradisi ini berperan dalam membentuk identitas 
budaya masyarakat, dan sejauh mana relevansinya dalam 
kehidupan sosial budaya masyarakat modern. Penelitian 
bertujuan untuk mendeskripsikan simbolisme dalam prosesi 
Tabuik, menganalisis fungsi tradisi ini terhadap konstruksi 
identitas lokal, serta menjelaskan perannya dalam konteks 
sosial, religius, dan ekonomi masa kini. Metode yang 
digunakan adalah kualitatif deskriptif melalui kajian 
literatur daring dengan teknik analisis isi terhadap berbagai 
sumber akademik yang relevan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa setiap unsur dan prosesi Tabuik 
memiliki makna simbolik yang mencerminkan nilai spiritual, 
historis, dan sosial, serta berfungsi sebagai penanda identitas 
kolektif masyarakat Pariaman. Tradisi Tabuik tetap relevan 
karena memperkuat solidaritas sosial, menjadi media 
pewarisan nilai budaya, dan memberikan kontribusi 
ekonomi melalui sektor pariwisata, sehingga menjadikannya 
sebagai warisan budaya yang dinamis, adaptif, dan penting 
bagi keberlanjutan identitas masyarakat Pariaman. 
 

Kata kunci: tradisi tabuik, 
makna simbolik, identitas 
budaya, masyarakat pariaman, 
budaya lokal, nilai sosial,  
keariyfan lokal 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License 

 

1. PENDAHULUAN 

Tradisi merupakan salah satu unpenting dalam kebudayaan yang diwariskan secara 

turun-temurun dan berfungsi menjaga kesinambungan identitas suatu masyarakat. 

Dalam konteks kehidupan sosial di Indonesia, berbagai tradisi berkembang sebagai hasil 

interaksi historis, kepercayaan, dan nilai-nilai kolektif yang membentuk karakter suatu 

komunitas. Tradisi bukan hanya sekadar rangkaian ritual, tetapi juga mengandung 

simbol, makna, dan fungsi sosial yang mengatur hubungan antaranggota masyarakat 

serta memperkuat rasa kebersamaan.  

mailto:melisa716id@gmail.com1
mailto:ideaalvira29@gmail.com2
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 446 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

       Dalam tinjauan literatur, tradisi dipahami sebagai bagian dari budaya yang 

diwariskan turun-temurun. Koentjaraningrat (2009) menjelaskan bahwa budaya 

memiliki tiga wujud utama: gagasan, aktivitas, dan benda budaya, yang seluruhnya 

tampak dalam pelaksanaan tradisi. Clifford Geertz (1973) memandang budaya sebagai 

sistem simbol yang memberi makna bagi tindakan manusia; dalam tradisi Tabuik, 

simbol-simbol seperti jari-jari, bungo salapan, burak, dan prosesi hoyak tabuik 

merepresentasikan nilai spiritual dan solidaritas sosial. Sementara itu, menurut Stuart 

Hall (1996), identitas budaya bersifat dinamis dan terbentuk melalui pengalaman serta 

praktik bersama; hal ini tercermin dalam bagaimana masyarakat Pariaman menjadikan 

tradisi Tabuik sebagai simbol identitas komunal yang religius, kohesif, dan berbeda dari 

wilayah Minangkabau lainnya 

       Sebagai bagian dari kekayaan budaya Nusantara, tradisi yang hidup di berbagai 

daerah mencerminkan proses akulturasi, adaptasi, dan kreativitas masyarakat dalam 

merespons perubahan zaman. Salah satu tradisi yang menunjukkan dinamika tersebut 

adalah Tradisi Tabuik di Kota Pariaman, sebuah tradisi budaya yang memiliki nilai 

historis dan simbolik mendalam. Tradisi ini berasal dari peringatan Asyura yang dibawa 

oleh masyarakat India Selatan pada abad ke-19 dan mengalami proses penyesuaian 

sehingga menjadi bagian penting dari identitas masyarakat Pariaman. Meskipun berakar 

dari tradisi Syiah, masyarakat Pariaman yang mayoritas Sunni memaknainya sebagai 

tradisi budaya, bukan ritual keagamaan. 

       Prosesi Tabuik berlangsung setiap tanggal 1–10 Muharram dengan rangkaian 

kegiatan seperti maambiak tanah, pembuatan jari-jari, pembuatan tabuik, hoyak tabuik, 

hingga pembuangan tabuik ke laut. Setiap tahapan memiliki makna simbolik yang 

mencerminkan nilai spiritual, solidaritas sosial, serta penghormatan terhadap sejarah 

tragedi Karbala. Tradisi ini tidak hanya menjadi simbol duka, tetapi juga menjadi media 

memperkuat kebersamaan dan jati diri masyarakat Pariaman. 

      Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini memunculkan beberapa 

pertanyaan utama, yaitu apa saja makna simbolik yang terkandung dalam ritual tradisi 

Tabuik di Pariaman, bagaimana tradisi Tabuik berperan dalam membentuk identitas 

budaya masyarakat Pariaman, serta bagaimana relevansi tradisi Tabuik bagi kehidupan 

masyarakat di era modern. Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan makna 

simbolik dalam setiap prosesi tradisi Tabuik, menganalisis pembentukan identitas 

budaya masyarakat melalui tradisi tersebut, serta menjelaskan relevansi tradisi Tabuik 

di tengah perkembangan sosial budaya saat ini. 

       Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoretis berupa kontribusi terhadap 

kajian antropologi budaya, terutama mengenai simbolisme tradisi dan identitas budaya 

masyarakat pesisir. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi referensi bagi 

pemerintah daerah dalam pelestarian budaya dan pengembangan pariwisata budaya, 

meningkatkan kesadaran masyarakat tentang pentingnya nilai budaya Tabuik, serta 

menjadi sumber rujukan bagi akademisi dalam penelitian lanjutan. 

       . 
 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 447 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

2. METODE  

        Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif karena bertujuan untuk 

memahami makna simbolik tradisi Tabuik secara mendalam melalui analisis terhadap 

data literatur yang tersedia di berbagai sumber daring. Pendekatan ini dipilih karena 

studi mengenai simbolisme budaya dan identitas masyarakat menuntut pemaknaan 

interpretatif terhadap teks, narasi, dan dokumen digital yang relevan. 

       Sumber data dalam penelitian ini diperoleh sepenuhnya melalui penelusuran 

referensi di internet, termasuk artikel jurnal ilmiah yang diakses melalui Google Scholar, 

portal akademik seperti ResearchGate dan DOAJ, situs resmi pemerintah Kota Pariaman, 

database kebudayaan nasional, berita daring yang kredibel, publikasi elektronik, serta 

dokumen digital lain yang berhubungan dengan tradisi Tabuik. Penggunaan sumber 

daring memberikan kemudahan dalam memperoleh informasi terkini dan beragam, 

terutama mengenai sejarah, prosesi ritual, simbolisme, dan perkembangan tradisi Tabuik 

di masyarakat Pariaman. 

       Teknik pengumpulan data dilakukan melalui pencarian literatur daring (online 

literature review). Peneliti menggunakan kata kunci seperti “Tabuik Pariaman,” “makna 

simbolik Tabuik,” “ritual budaya Pariaman,” “identitas budaya Minangkabau,” dan 

“upacara Hoyak Tabuik” untuk memperoleh referensi yang relevan. Setiap sumber yang 

ditemukan diseleksi berdasarkan tingkat kredibilitas, seperti kejelasan penulis, reputasi 

lembaga penerbit, tahun publikasi, serta konsistensi isi dengan tujuan penelitian. Selain 

itu, peneliti juga menggunakan fitur citation tracking untuk menemukan penelitian 

terkait yang telah banyak dirujuk penulis lain. 

       Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content 

analysis). Metode ini digunakan untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul 

dari berbagai sumber daring, seperti simbolisme prosesi Tabuik, nilai-nilai budaya yang 

terkandung di dalamnya, serta hubungan tradisi tersebut dengan identitas masyarakat 

Pariaman. Analisis dilakukan melalui tiga tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan memilih informasi 

penting dari dokumen digital, sedangkan penyajian data dilakukan dalam bentuk 

deskripsi naratif yang sistematis. Penarikan kesimpulan dilakukan dengan 

menghubungkan data empiris daring dengan teori simbol Clifford Geertz dan teori 

identitas budaya Stuart Hall sebagai landasan analitis. 

       Melalui metode pencarian referensi berbasis internet ini, penelitian mampu 

menghasilkan gambaran komprehensif mengenai makna simbolik tradisi Tabuik dan 

bagaimana tradisi tersebut berfungsi sebagai identitas budaya masyarakat Pariaman. 

Internet sebagai sumber data memungkinkan peneliti menjangkau literatur luas 

sehingga interpretasi yang diperoleh lebih kaya dan mendalam. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1 Makna Simbolik Tradisi Tabuik 

Menurut Syafri, A. (2018) dalam Jurnal Andalas dijelaskan bahwa Tradisi Tabuik 

di Kota Pariaman merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya yang sarat simbol dan 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 448 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

nilai filosofis. Tradisi ini berasal dari peristiwa sejarah Karbala yang memperingati 

wafatnya Imam Husain bin Ali. Dalam perkembangannya, Tabuik tidak hanya menjadi 

ritual keagamaan, tetapi juga simbol identitas masyarakat Pariaman. Setiap rangkaian 

upacara dan elemen yang terdapat dalam Tabuik mengandung makna simbolik yang 

mencerminkan nilai religius, sosial, dan budaya yang masih dijaga hingga saat ini. 

Secara simbolik, bangunan Tabuik dengan struktur bertingkat mencerminkan 

perjalanan spiritual manusia menuju derajat kemuliaan. Ketinggian Tabuik menjadi 

simbol upaya menegakkan keadilan dan kebenaran sebagaimana perjuangan Imam 

Husain. Pada bagian puncak Tabuik terdapat buraq yang melambangkan kendaraan 

ruhani, sebagai simbol kepercayaan bahwa ruh seorang syuhada ditempatkan pada 

kemuliaan di sisi Tuhan. Keberadaan ornamen yang menghiasi Tabuik juga menjadi 

simbol keagungan serta penghormatan terhadap tokoh yang dikenang dalam tradisi ini. 

Makna simbolik juga tampak dalam proses pembuatan Tabuik yang dilaksanakan 

melalui kerja sama dan gotong royong antarwarga. Hal ini mencerminkan nilai 

solidaritas, persatuan, dan kekuatan sosial masyarakat Pariaman. Tradisi ini 

memperlihatkan bahwa identitas budaya diperkuat melalui partisipasi kolektif. Selain 

itu, dentuman gandang tasa yang mengiringi prosesi Tabuik melambangkan semangat 

perjuangan dan pengorbanan. Irama gandang tasa membangkitkan rasa duka sekaligus 

semangat keberanian yang pernah dipersembahkan Imam Husain dalam 

mempertahankan kebenaran. 

         Puncak simbolik tradisi ini terlihat pada prosesi pembuangan Tabuik ke laut. Laut 

digambarkan sebagai ruang kembali bagi roh Imam Husain dan sebagai simbol 

melepaskan duka yang selama ini dikenang. Prosesi ini menyiratkan filosofi kehidupan 

bahwa segala kesedihan, pertentangan, dan kedukaan harus dilepaskan dan disucikan 

kembali kepada Sang Pencipta. Dari sisi religius, prosesi ini menjadi pengingat bahwa 

kematian bukanlah akhir dari perjuangan, melainkan awal dari tempat kembali 

seseorang kepada Tuhan. 

 

3.2 Prosesi Tabuik 

 Menurut Syafri, A. (2018), dijelaskan bahwa Prosesi Tabuik dimulai dengan 

maambiak tanah, yaitu ritual pengambilan segumpal tanah yang ditempatkan dalam 

wadah khusus. Ritual ini melambangkan awal dari seluruh rangkaian prosesi Tabuik. 

Pengambilan tanah dipahami sebagai simbol kembalinya manusia kepada asalnya, serta 

sebagai representasi duka atas tragedi Karbala yang menjadi inspirasi utama tradisi ini. 

Tanah menjadi elemen simbolik yang menandai hubungan spiritual antara peristiwa 

sejarah, memori kolektif, dan nilai kesucian dalam kehidupan masyarakat. Pada tahap ini, 

nilai simbolik yang muncul adalah tentang kesadaran manusia terhadap perjalanan 

hidup, kematian, dan makna duka sebagai bagian dari pengalaman spiritual. 

     Tahapan berikutnya adalah pembuatan jari-jari, yaitu miniatur tangan simbolis yang 

mewakili tangan Husain. Jari-jari tersebut kemudian diarak keliling kampung. Dalam 

perspektif simbolisme, jari-jari ini merepresentasikan keteguhan iman, perjuangan 

melawan ketidakadilan, dan keberanian dalam mempertahankan nilai kebenaran. 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 449 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

Masyarakat Pariaman menafsirkan simbol ini sebagai bentuk penghormatan terhadap 

pengorbanan, bahkan telah diterjemahkan ke dalam nilai budaya seperti keberanian, 

kebersamaan, serta kesediaan untuk berkorban demi kepentingan bersama. Prosesi ini 

juga menguatkan solidaritas sosial, karena pelaksanaannya melibatkan partisipasi 

masyarakat dari berbagai usia dan kelompok sosial. 

       Pembuatan tabuik sendiri merupakan tahapan penting dalam tradisi ini. Tabuik 

berbentuk menara setinggi 10–12 meter yang dihiasi ornamen warna-warni. Setiap 

hiasan memiliki makna: 

1. Bungo salapan melambangkan cahaya, kemuliaan, dan spirit kebenaran. 

2. Burak yang ditempatkan di bagian atas tabuik melambangkan wahana spiritual, 

kesucian, dan perjalanan ruhani menuju alam keabadian. 

3. Struktur bertingkat pada tabuik melambangkan lapisan nilai kehidupan, mulai dari 

dunia material hingga nilai-nilai spiritual yang lebih tinggi. 

      Pembuatan tabuik tidak hanya memerlukan keterampilan teknis, tetapi juga 

melibatkan pengetahuan turun-temurun yang menjadi bagian dari warisan budaya. 

Dalam konteks identitas budaya, tabuik menjadi simbol kreativitas kolektif masyarakat 

Pariaman, representasi kerja sama, dan bukti bahwa tradisi lokal dapat menjadi unsur 

pemersatu berbagai generasi. 

       Tahap paling menarik dalam tradisi ini adalah hoyak tabuik, yaitu mengoyangkan 

tabuik secara ritmis dan penuh energi oleh puluhan orang. Hoyak tabuik tidak hanya 

sekadar gerakan fisik, tetapi merupakan bentuk ekspresi emosional dan spiritual dari 

masyarakat. Dalam perspektif Durkheim, ritual ini mencerminkan solidaritas mekanik, 

karena seluruh masyarakat terlibat dalam tindakan kolektif yang memperkuat kesadaran 

bersama. Hoyak tabuik juga melambangkan luapan emosi, pelepasan duka, serta simbol 

perlawanan terhadap ketidakadilan yang dikemas dalam semangat kebersamaan. 

       Puncak rangkaian prosesi adalah pembuangan tabuik ke laut, yang menjadi simbol 

pelepasan duka dan penyerahan kembali memori tragedi kepada alam. Pembuangan ini 

melambangkan akhir dari seluruh rangkaian ritual serta menjadi simbol penyucian 

emosional masyarakat. Dalam konteks budaya pesisir, laut dipahami sebagai ruang 

spiritual yang luas, tempat kembalinya sesuatu kepada asalnya. Prosesi pembuangan 

tabuik ke laut mencerminkan falsafah hidup masyarakat Pariaman tentang siklus 

kehidupan, keterhubungan manusia dengan alam, serta pemahaman bahwa duka harus 

dilepas agar kehidupan dapat terus berlanjut, 

 

 

3.3 Peran Tabuik dalam Membentuk Identitas Budaya 

Menurut Miswanto (2015) dan diperkuat oleh Penelitian Fachri & Musa (2020), 

Tradisi Tabuik memiliki peran penting dalam membentuk dan memperkuat identitas 

budaya masyarakat Pariaman. Tradisi ini bukan sekadar ritual keagamaan untuk 

memperingati tragedi Karbala, tetapi juga menjadi simbol eksistensi sosial yang 

memperlihatkan jati diri masyarakat pesisir Sumatera Barat. Tabuik telah menjadi 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 450 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

warisan budaya yang diwariskan secara turun-temurun, sehingga keberlangsungannya 

turut menentukan konstruksi identitas masyarakat lokal di tengah perkembangan 

zaman. 

       Peran pertama dari tradisi Tabuik adalah sebagai penanda identitas kolektif. Dalam 

sudut pandang antropologi budaya, identitas suatu masyarakat dapat dikenali melalui 

ritual dan tradisi yang mereka laksanakan. Tabuik menjadi pembeda masyarakat 

Pariaman dengan daerah Minangkabau lainnya. Keunikan ritus, bentuk fisik bangunan 

Tabuik, serta prosesi iring-iringan yang megah telah menjadi simbol kebanggaan daerah. 

Masyarakat Pariaman menyadari bahwa Tabuik merupakan bagian penting dari siapa 

mereka, sehingga tradisi ini menjadi ciri kultural yang mengikat solidaritas sosial di 

antara warganya. 

       Kedua, Tabuik berperan sebagai media pewarisan nilai. Nilai-nilai seperti semangat 

perjuangan, pengorbanan, religiusitas, dan solidaritas sosial tertanam dalam setiap 

tahapan pelaksanaannya. Proses pembuatan Tabuik yang dilakukan secara gotong 

royong melatih generasi muda untuk memahami arti kebersamaan dan kerja kolektif. 

Dengan demikian, Tabuik berfungsi sebagai sarana pendidikan budaya yang 

menanamkan karakter dan moralitas lokal. 

       Ketiga, tradisi Tabuik menjadi ruang ekspresi budaya dan menjaga kontinuitas 

sejarah. Masyarakat tidak hanya mengenang peristiwa Karbala, tetapi juga memperkuat 

narasi historis mengenai perjalanan budaya Tabuik yang datang dari luar dan berbaur 

dengan tradisi lokal. Hal ini menunjukkan proses adaptasi budaya yang sehat, dimana 

elemen luar diolah menjadi bagian dari identitas masyarakat tanpa meniadakan nilai-

nilai asli daerah. 

       Keempat, Tabuik juga berperan dalam membangun citra budaya daerah di mata 

publik luas. Dalam konteks pariwisata, Tabuik menjadi daya tarik penting yang mampu 

meningkatkan keterkenalan Pariaman di tingkat nasional bahkan internasional. 

Pelaksanaan Tabuik yang melibatkan ribuan pengunjung memberi dampak sosial dan 

ekonomi serta memperkuat kebanggaan masyarakat terhadap identitas budaya mereka. 

       Dengan demikian, tradisi Tabuik memiliki fungsi strategis bukan hanya sebagai ritual 

religius tetapi juga sebagai pilar pembentuk identitas budaya masyarakat Pariaman. 

Melalui simbol-simbol sakral, nilai sosial, serta warisan sejarah yang terkandung dalam 

tradisi ini, masyarakat mampu mempertahankan jati diri budaya mereka di tengah 

modernisasi dan globalisasi. Oleh sebab itu, pelestarian Tradisi Tabuik juga berarti 

melestarikan identitas dan keberlanjutan nilai budaya bagi generasi mendatang. 

 

 

3.4 Relevansi Tradisi Tabuik bagi Kehidupan Masyarakat 

Menurut Syafri (2018), Tradisi Tabuik memiliki relevansi yang kuat dalam 

kehidupan masyarakat Pariaman, terutama sebagai media kebersamaan sosial dan 

simbol religius yang terus hidup dalam memori kolektif. Hal ini diperkuat oleh Miswanto 

(2015) yang menjelaskan bahwa Tabuik tetap relevan karena berfungsi sebagai identitas 

budaya, warisan nilai, serta ruang interaksi sosial yang memperkuat hubungan 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 451 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

antarwarga. Sementara itu, penelitian Fachri dan Musa (2020) menegaskan bahwa 

relevansi Tabuik terlihat dari perannya dalam membentuk identitas kolektif, menjaga 

memori sejarah, serta menjadi modal sosial yang penting bagi masyarakat Pariaman. 

Dengan demikian, relevansi Tradisi Tabuik tidak hanya bersifat budaya, tetapi juga sosial, 

religius, dan historis bagi kehidupan masyarakat. 

       Dari sisi sosial budaya, Tabuik masih relevan sebagai sarana memperkuat rasa 

kebersamaan melalui gotong royong dalam proses pembuatan dan pelaksanaan 

rangkaian acara. Keterlibatan kolektif masyarakat dalam tradisi ini menjaga koneksi 

sosial serta memperkuat nilai persatuan, solidaritas, dan identitas lokal. Upaya bersama 

dalam menyukseskan acara Tabuik melatih generasi muda untuk tetap mengenal dan 

menghargai warisan budaya daerahnya. Hal ini penting agar nilai-nilai adat dan budaya 

tidak tergerus oleh modernisasi dan globalisasi. 

       Selain aspek sosial dan religius, Tabuik memiliki relevansi ekonomi melalui 

kontribusinya dalam sektor pariwisata daerah. Tradisi ini menjadi magnet bagi 

wisatawan sehingga menciptakan peluang ekonomi bagi pelaku usaha lokal seperti 

pedagang, pengrajin, dan pelaku industri kreatif. Dengan demikian, Tabuik tidak hanya 

melestarikan budaya tetapi juga meningkatkan kesejahteraan masyarakat secara 

langsung. 

       Relevansi lainnya terlihat dalam fungsi Tabuik sebagai media edukasi budaya. 

Masyarakat, khususnya generasi muda, dapat memahami sejarah, filosofi perjuangan, 

serta pesan moral yang terkandung dalam tradisi ini melalui proses partisipatif. Tabuik 

menjadi ruang pembelajaran yang menanamkan kebanggaan terhadap identitas daerah 

dan rasa memiliki terhadap warisan leluhur. Hal ini penting dalam membentuk karakter 

masyarakat yang berbudaya dan berjati diri kuat. 

       Secara keseluruhan, Tabuik tetap relevan bagi masyarakat Pariaman karena 

mengintegrasikan nilai religius, sosial, ekonomi, dan edukatif dalam kehidupan sehari-

hari. Tradisi ini bukan hanya seremonial tahunan, tetapi juga bagian dari proses 

pembentukan karakter, pelestarian identitas budaya, serta peningkatan kesejahteraan 

masyarakat. Oleh sebab itu, menjaga keberlanjutan tradisi Tabuik berarti menjaga 

keutuhan nilai budaya yang menjadi dasar kehidupan masyarakat Pariaman hingga masa 

mendatang. 

       Tradisi Tabuik sebagai salah satu warisan budaya masyarakat Pariaman memiliki 

rangkaian prosesi yang kaya dengan simbol dan makna yang terbentuk melalui sejarah 

panjang akulturasi budaya. Tradisi ini tidak hanya dilihat sebagai ritual seremonial, tetapi 

juga sebagai representasi identitas masyarakat Pariaman yang hidup, dinamis, dan terus 

berkembang. Pembahasan ini menguraikan makna simbolik dalam setiap prosesi Tabuik, 

fungsi sosial budaya tradisi tersebut, serta perannya dalam membangun identitas 

kolektif masyarakat Pariaman. 

       Dari keseluruhan prosesi tersebut terlihat bahwa tradisi Tabuik bukan sekadar ritual 

seremonial, tetapi merupakan sistem simbol yang kompleks, seperti yang dijelaskan oleh 

Clifford Geertz bahwa budaya adalah jaringan makna yang diciptakan manusia. Simbol-

simbol dalam Tabuik mengandung pesan moral, spiritual, dan sosial yang merefleksikan 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 452 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

identitas masyarakat Pariaman. Identitas ini terbentuk melalui partisipasi kolektif dalam 

tradisi, pengalaman emosional bersama, serta narasi sejarah yang diwariskan lintas 

generasi. 

       Dalam konteks pembentukan identitas budaya, tradisi Tabuik menunjukkan bahwa 

masyarakat Pariaman memiliki identitas yang kuat sebagai komunitas yang menjunjung 

tinggi nilai kebersamaan, penghormatan terhadap sejarah, dan keterikatan pada ruang 

budaya pesisir. Stuart Hall menjelaskan bahwa identitas budaya bersifat dinamis dan 

terbentuk melalui praktik budaya yang terus direproduksi. Tabuik, dalam hal ini, menjadi 

media bagi masyarakat Pariaman untuk menegaskan diri sebagai kelompok dengan 

karakter budaya yang unik dan berbeda dengan masyarakat Minangkabau lainnya. 

       Di era modern, tradisi Tabuik tidak hanya menjadi ritual budaya, tetapi juga berfungsi 

sebagai atraksi pariwisata yang memperkenalkan identitas Pariaman kepada dunia luar. 

Meskipun menghadapi tantangan komersialisasi, modernisasi, dan pergeseran makna, 

tradisi ini tetap dilestarikan karena memiliki nilai simbolik dan sosial yang sangat 

penting bagi masyarakat. Pemerintah dan masyarakat berupaya menjaga keseimbangan 

antara nilai-nilai tradisional dan fungsi ekonomi budaya melalui Festival Tabuik yang 

dikelola secara profesional namun tetap mempertahankan substansi budaya lokal. 

       Secara keseluruhan, tradisi Tabuik merupakan wujud ekspresi budaya, simbol 

identitas, dan sarana memperkuat solidaritas sosial. Melalui prosesi ritus yang kaya 

simbolisme, masyarakat Pariaman menegaskan jati diri mereka sebagai komunitas yang 

memiliki memori sejarah kuat, semangat kebersamaan, dan penghormatan terhadap 

nilai-nilai luhur kehidupan. 

 

Gambar 1: Tradisi Tabuik 
Sumber: forum Sumbar.com 

 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 453 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

4. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil kajian mengenai makna simbolik, prosesi, peran, serta relevansi 

tradisi Tabuik bagi masyarakat Pariaman, dapat disimpulkan bahwa Tradisi Tabuik 

merupakan warisan budaya yang memiliki nilai historis, spiritual, dan sosial yang sangat 

kuat, serta menjadi salah satu identitas utama masyarakat Pariaman. 

       Pertama, makna simbolik tradisi Tabuik menunjukkan bahwa setiap unsur dalam 

upacara seperti bangunan Tabuik, buraq, gandang tasa, jari-jari, hingga prosesi 

pembuangan ke laut merupakan simbol yang merepresentasikan nilai religius, filosofi 

pengorbanan, serta penghormatan terhadap perjuangan Imam Husain. Simbol-simbol 

tersebut memperlihatkan bagaimana masyarakat Pariaman membangun pemaknaan 

kolektif tentang keberanian, kesedihan, spiritualitas, dan hubungan manusia dengan 

Tuhan  

       Kedua, prosesi Tabuik yang terdiri dari maambiak tanah, maarak jari-jari, pembuatan 

tabuik, hoyak tabuik, hingga mambuang tabuik, tidak hanya merupakan ritual 

seremonial, tetapi juga mencerminkan siklus kehidupan, nilai gotong royong, 

kebersamaan, dan penghormatan terhadap peristiwa Karbala. Prosesi ini memperkuat 

solidaritas sosial dan membangun keterlibatan emosional masyarakat dalam satu 

pengalaman budaya bersama. 

       Ketiga, peran Tabuik dalam pembentukan identitas budaya masyarakat Pariaman 

sangat signifikan. Tabuik menjadi penanda identitas kolektif, sarana pewarisan nilai 

keagamaan dan moral, ruang ekspresi budaya, serta pilar yang menguatkan konstruksi 

identitas masyarakat pesisir. Tradisi ini juga menjadi pembeda Pariaman dari wilayah 

Minangkabau lainnya, sehingga mempertegas karakter sosial-budaya yang khas dan 

diwariskan lintas generasi. 

       Keempat, relevansi tradisi Tabuik bagi masyarakat modern tetap kuat dan 

berkelanjutan. Tabuik berfungsi sebagai sarana mempererat hubungan sosial, media 

pembelajaran nilai budaya, pengingat spiritual masyarakat terhadap sejarah Karbala, 

serta memberikan dampak ekonomi melalui sektor pariwisata. Transformasi Tabuik dari 

ritual keagamaan menuju festival budaya menunjukkan kemampuan tradisi ini 

beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa meninggalkan nilai-nilai inti yang 

diwariskan. Secara keseluruhan, Tabuik merupakan tradisi multidimensional yang 

mencakup aspek sejarah, simbolik, sosial, religius, dan ekonomi. Pelestarian tradisi 

Tabuik berarti menjaga kesinambungan identitas dan jati diri budaya masyarakat 

Pariaman di tengah modernisasi yang terus berjalan. 

       Berdasarkan hasil penelitian, disarankan agar pemerintah daerah dan instansi terkait 

terus memperkuat upaya pelestarian Tradisi Tabuik melalui program pembinaan 

budaya, dokumentasi yang lebih komprehensif, serta penyelenggaraan festival yang tetap 

menjaga nilai-nilai sakral dan makna filosofis tradisi tersebut. Masyarakat Pariaman juga 

diharapkan tetap mempertahankan keterlibatan aktif dalam setiap prosesi Tabuik 

sebagai wujud pelestarian identitas budaya dan penguatan solidaritas sosial. Pelaku 

pariwisata perlu mengembangkan Tabuik sebagai atraksi budaya yang edukatif, tanpa 

menghilangkan unsur autentisitasnya, sehingga tradisi ini dapat memberikan nilai 



JIMPAR 
Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata    Vol 3. No 2. Desember 2025 
 

 
E-ISSN: 3062-0922 P a g e  | 454 
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index 
 

ekonomi bagi masyarakat. Selain itu, generasi muda hendaknya diberi ruang lebih besar 

dalam proses pembuatan dan pelaksanaan Tabuik agar mereka memiliki kesadaran dan 

rasa tanggung jawab dalam meneruskan warisan budaya lokal. Untuk pengembangan 

ilmu pengetahuan, penelitian lanjutan dianjurkan dilakukan melalui pendekatan 

lapangan yang lebih mendalam guna menggali dinamika perubahan, makna simbolik, 

serta relevansi Tabuik di tengah perkembangan zaman. Dengan demikian, tradisi Tabuik 

dapat terus terjaga keberlanjutannya sebagai identitas budaya masyarakat Pariaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, T. (2016). Sejarah dan Masyarakat: Lintasan Historis Islam di Indonesia. Jakarta: 
LP3ES. 

Amin, S. (2017). Transformasi Nilai pada Tradisi Tabuik Pariaman. Jakarta: Antropologi 
Indonesia Press. 

Bungin, B. (2020). Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik, dan Ilmu 
Sosial. Jakarta: Kencana. 

Endraswara, S. (2013). Metodologi Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: Gadjah Mada 
University Press. 

Fachri, R., & Musa, M. (2020). Ritual Tabuik dan Identitas Budaya Masyarakat Pariaman. 
Jakarta: Antropologi Indonesia Press. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 
Hall, S. (1994). Cultural Identity and Diaspora. London: Routledge. 
Hamka. (2018). Sejarah Umat Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 
Hasyim, Y. (2019). Simbolisme Ritual Tabuik dalam Perspektif Budaya Lokal. Padang: 

Humaniora Press. 
Kato, T. (2017). Adat Minangkabau dan Merantau dalam Perspektif Sejarah. Jakarta: Balai 

Pustaka. 
Miswanto. (2015). Tradisi Tabuik sebagai Representasi Simbolik Budaya Masyarakat 

Pariaman. Padang: Jurnal Ilmu Budaya Press. 
Syafri, A. (2018). Makna Simbolik Prosesi Tabuik di Kota Pariaman. Padang: Andalas 

University Press. 
 

 


