JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

Makna Simbolik Tradisi Tabuik Sebagai Identitas Budaya
Masyarakat Pariaman

Meisya Ulia Azra*1, Idea Alvira2

L2 Institut Seni Indonesia Padangpanjang, Indonesia
E-mail: meisyauliaazra7 @gmail.com?, ideaalvira29 @gmail.com?

Riwayat Artikel

Diterima: 20 November 2025
Direvisi: 19 Desember 2025
Diterbitkan: 05 Desember 2025

Kata kunci: tradisi tabuik,
makna simbolik, identitas
budaya, masyarakat pariaman,
budaya lokal, nilai sosial,
keariyfan lokal

Abstrak

Penelitian ini mengkaji makna simbolik, peran dalam
pembentukan identitas budaya, serta relevansi Tradisi
Tabuik bagi kehidupan masyarakat Pariaman. Rumusan
masalah dalam penelitian ini mencakup bagaimana makna
simbolik yang terkandung dalam setiap prosesi Tabuik,
bagaimana tradisi ini berperan dalam membentuk identitas
budaya masyarakat, dan sejauh mana relevansinya dalam
kehidupan sosial budaya masyarakat modern. Penelitian
bertujuan untuk mendeskripsikan simbolisme dalam prosesi
Tabuik, menganalisis fungsi tradisi ini terhadap konstruksi
identitas lokal, serta menjelaskan perannya dalam konteks
sosial, religius, dan ekonomi masa kini. Metode yang
digunakan adalah kualitatif deskriptif melalui kajian
literatur daring dengan teknik analisis isi terhadap berbagai
sumber akademik yang relevan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa setiap unsur dan prosesi Tabuik
memiliki makna simbolik yang mencerminkan nilai spiritual,
historis, dan sosial, serta berfungsi sebagai penanda identitas
kolektif masyarakat Pariaman. Tradisi Tabuik tetap relevan
karena memperkuat solidaritas sosial, menjadi media
pewarisan nilai budaya, dan memberikan kontribusi
ekonomi melalui sektor pariwisata, sehingga menjadikannya
sebagai warisan budaya yang dinamis, adaptif, dan penting
bagi keberlanjutan identitas masyarakat Pariaman.

©00]

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License

1. PENDAHULUAN

Tradisi merupakan salah satu unpenting dalam kebudayaan yang diwariskan secara
turun-temurun dan berfungsi menjaga kesinambungan identitas suatu masyarakat.
Dalam konteks kehidupan sosial di Indonesia, berbagai tradisi berkembang sebagai hasil
interaksi historis, kepercayaan, dan nilai-nilai kolektif yang membentuk karakter suatu
komunitas. Tradisi bukan hanya sekadar rangkaian ritual, tetapi juga mengandung
simbol, makna, dan fungsi sosial yang mengatur hubungan antaranggota masyarakat
serta memperkuat rasa kebersamaan.

E-ISSN: 3062-0922

Page |445

Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index


mailto:melisa716id@gmail.com1
mailto:ideaalvira29@gmail.com2
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

Dalam tinjauan literatur, tradisi dipahami sebagai bagian dari budaya yang
diwariskan turun-temurun. Koentjaraningrat (2009) menjelaskan bahwa budaya
memiliki tiga wujud utama: gagasan, aktivitas, dan benda budaya, yang seluruhnya
tampak dalam pelaksanaan tradisi. Clifford Geertz (1973) memandang budaya sebagai
sistem simbol yang memberi makna bagi tindakan manusia; dalam tradisi Tabuik,
simbol-simbol seperti jari-jari, bungo salapan, burak, dan prosesi hoyak tabuik
merepresentasikan nilai spiritual dan solidaritas sosial. Sementara itu, menurut Stuart
Hall (1996), identitas budaya bersifat dinamis dan terbentuk melalui pengalaman serta
praktik bersama; hal ini tercermin dalam bagaimana masyarakat Pariaman menjadikan
tradisi Tabuik sebagai simbol identitas komunal yang religius, kohesif, dan berbeda dari
wilayah Minangkabau lainnya

Sebagai bagian dari kekayaan budaya Nusantara, tradisi yang hidup di berbagai
daerah mencerminkan proses akulturasi, adaptasi, dan kreativitas masyarakat dalam
merespons perubahan zaman. Salah satu tradisi yang menunjukkan dinamika tersebut
adalah Tradisi Tabuik di Kota Pariaman, sebuah tradisi budaya yang memiliki nilai
historis dan simbolik mendalam. Tradisi ini berasal dari peringatan Asyura yang dibawa
oleh masyarakat India Selatan pada abad ke-19 dan mengalami proses penyesuaian
sehingga menjadi bagian penting dari identitas masyarakat Pariaman. Meskipun berakar
dari tradisi Syiah, masyarakat Pariaman yang mayoritas Sunni memaknainya sebagai
tradisi budaya, bukan ritual keagamaan.

Prosesi Tabuik berlangsung setiap tanggal 1-10 Muharram dengan rangkaian
kegiatan seperti maambiak tanah, pembuatan jari-jari, pembuatan tabuik, hoyak tabuik,
hingga pembuangan tabuik ke laut. Setiap tahapan memiliki makna simbolik yang
mencerminkan nilai spiritual, solidaritas sosial, serta penghormatan terhadap sejarah
tragedi Karbala. Tradisi ini tidak hanya menjadi simbol duka, tetapi juga menjadi media
memperkuat kebersamaan dan jati diri masyarakat Pariaman.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini memunculkan beberapa
pertanyaan utama, yaitu apa saja makna simbolik yang terkandung dalam ritual tradisi
Tabuik di Pariaman, bagaimana tradisi Tabuik berperan dalam membentuk identitas
budaya masyarakat Pariaman, serta bagaimana relevansi tradisi Tabuik bagi kehidupan
masyarakat di era modern. Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan makna
simbolik dalam setiap prosesi tradisi Tabuik, menganalisis pembentukan identitas
budaya masyarakat melalui tradisi tersebut, serta menjelaskan relevansi tradisi Tabuik
di tengah perkembangan sosial budaya saat ini.

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoretis berupa kontribusi terhadap
kajian antropologi budaya, terutama mengenai simbolisme tradisi dan identitas budaya
masyarakat pesisir. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi referensi bagi
pemerintah daerah dalam pelestarian budaya dan pengembangan pariwisata budaya,
meningkatkan kesadaran masyarakat tentang pentingnya nilai budaya Tabuik, serta
menjadi sumber rujukan bagi akademisi dalam penelitian lanjutan.

E-ISSN: 3062-0922 Page |446
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif karena bertujuan untuk
memahami makna simbolik tradisi Tabuik secara mendalam melalui analisis terhadap
data literatur yang tersedia di berbagai sumber daring. Pendekatan ini dipilih karena
studi mengenai simbolisme budaya dan identitas masyarakat menuntut pemaknaan
interpretatif terhadap teks, narasi, dan dokumen digital yang relevan.

Sumber data dalam penelitian ini diperoleh sepenuhnya melalui penelusuran
referensi di internet, termasuk artikel jurnal ilmiah yang diakses melalui Google Scholar,
portal akademik seperti ResearchGate dan DOAJ, situs resmi pemerintah Kota Pariaman,
database kebudayaan nasional, berita daring yang kredibel, publikasi elektronik, serta
dokumen digital lain yang berhubungan dengan tradisi Tabuik. Penggunaan sumber
daring memberikan kemudahan dalam memperoleh informasi terkini dan beragam,
terutama mengenai sejarah, prosesi ritual, simbolisme, dan perkembangan tradisi Tabuik
di masyarakat Pariaman.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui pencarian literatur daring (online
literature review). Peneliti menggunakan kata kunci seperti “Tabuik Pariaman,” “
simbolik Tabuik,” “ritual budaya Pariaman,” “identitas budaya Minangkabau,” dan
“upacara Hoyak Tabuik” untuk memperoleh referensi yang relevan. Setiap sumber yang
ditemukan diseleksi berdasarkan tingkat kredibilitas, seperti kejelasan penulis, reputasi
lembaga penerbit, tahun publikasi, serta konsistensi isi dengan tujuan penelitian. Selain
itu, peneliti juga menggunakan fitur citation tracking untuk menemukan penelitian
terkait yang telah banyak dirujuk penulis lain.

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content
analysis). Metode ini digunakan untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul
dari berbagai sumber daring, seperti simbolisme prosesi Tabuik, nilai-nilai budaya yang
terkandung di dalamnya, serta hubungan tradisi tersebut dengan identitas masyarakat
Pariaman. Analisis dilakukan melalui tiga tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan memilih informasi
penting dari dokumen digital, sedangkan penyajian data dilakukan dalam bentuk
deskripsi naratif yang sistematis. Penarikan kesimpulan dilakukan dengan
menghubungkan data empiris daring dengan teori simbol Clifford Geertz dan teori
identitas budaya Stuart Hall sebagai landasan analitis.

Melalui metode pencarian referensi berbasis internet ini, penelitian mampu

makna

menghasilkan gambaran komprehensif mengenai makna simbolik tradisi Tabuik dan
bagaimana tradisi tersebut berfungsi sebagai identitas budaya masyarakat Pariaman.
Internet sebagai sumber data memungkinkan peneliti menjangkau literatur luas
sehingga interpretasi yang diperoleh lebih kaya dan mendalam.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1 Makna Simbolik Tradisi Tabuik

Menurut Syafri, A. (2018) dalam Jurnal Andalas dijelaskan bahwa Tradisi Tabuik
di Kota Pariaman merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya yang sarat simbol dan

E-ISSN: 3062-0922 Page |447
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

nilai filosofis. Tradisi ini berasal dari peristiwa sejarah Karbala yang memperingati
wafatnya Imam Husain bin Ali. Dalam perkembangannya, Tabuik tidak hanya menjadi
ritual keagamaan, tetapi juga simbol identitas masyarakat Pariaman. Setiap rangkaian
upacara dan elemen yang terdapat dalam Tabuik mengandung makna simbolik yang
mencerminkan nilai religius, sosial, dan budaya yang masih dijaga hingga saat ini.

Secara simbolik, bangunan Tabuik dengan struktur bertingkat mencerminkan
perjalanan spiritual manusia menuju derajat kemuliaan. Ketinggian Tabuik menjadi
simbol upaya menegakkan keadilan dan kebenaran sebagaimana perjuangan Imam
Husain. Pada bagian puncak Tabuik terdapat buraq yang melambangkan kendaraan
ruhani, sebagai simbol kepercayaan bahwa ruh seorang syuhada ditempatkan pada
kemuliaan di sisi Tuhan. Keberadaan ornamen yang menghiasi Tabuik juga menjadi
simbol keagungan serta penghormatan terhadap tokoh yang dikenang dalam tradisi ini.

Makna simbolik juga tampak dalam proses pembuatan Tabuik yang dilaksanakan
melalui kerja sama dan gotong royong antarwarga. Hal ini mencerminkan nilai
solidaritas, persatuan, dan kekuatan sosial masyarakat Pariaman. Tradisi ini
memperlihatkan bahwa identitas budaya diperkuat melalui partisipasi kolektif. Selain
itu, dentuman gandang tasa yang mengiringi prosesi Tabuik melambangkan semangat
perjuangan dan pengorbanan. Irama gandang tasa membangkitkan rasa duka sekaligus
semangat keberanian yang pernah dipersembahkan Imam Husain dalam
mempertahankan kebenaran.

Puncak simbolik tradisi ini terlihat pada prosesi pembuangan Tabuik ke laut. Laut
digambarkan sebagai ruang kembali bagi roh Imam Husain dan sebagai simbol
melepaskan duka yang selama ini dikenang. Prosesi ini menyiratkan filosofi kehidupan
bahwa segala kesedihan, pertentangan, dan kedukaan harus dilepaskan dan disucikan
kembali kepada Sang Pencipta. Dari sisi religius, prosesi ini menjadi pengingat bahwa
kematian bukanlah akhir dari perjuangan, melainkan awal dari tempat kembali
seseorang kepada Tuhan.

3.2 Prosesi Tabuik

Menurut Syafri, A. (2018), dijelaskan bahwa Prosesi Tabuik dimulai dengan
maambiak tanah, yaitu ritual pengambilan segumpal tanah yang ditempatkan dalam
wadah khusus. Ritual ini melambangkan awal dari seluruh rangkaian prosesi Tabuik.
Pengambilan tanah dipahami sebagai simbol kembalinya manusia kepada asalnya, serta
sebagai representasi duka atas tragedi Karbala yang menjadi inspirasi utama tradisi ini.
Tanah menjadi elemen simbolik yang menandai hubungan spiritual antara peristiwa
sejarah, memori kolektif, dan nilai kesucian dalam kehidupan masyarakat. Pada tahap ini,
nilai simbolik yang muncul adalah tentang kesadaran manusia terhadap perjalanan
hidup, kematian, dan makna duka sebagai bagian dari pengalaman spiritual.

Tahapan berikutnya adalah pembuatan jari-jari, yaitu miniatur tangan simbolis yang
mewakili tangan Husain. Jari-jari tersebut kemudian diarak keliling kampung. Dalam
perspektif simbolisme, jari-jari ini merepresentasikan keteguhan iman, perjuangan
melawan ketidakadilan, dan keberanian dalam mempertahankan nilai kebenaran.

E-ISSN: 3062-0922 Page |448
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

Masyarakat Pariaman menafsirkan simbol ini sebagai bentuk penghormatan terhadap
pengorbanan, bahkan telah diterjemahkan ke dalam nilai budaya seperti keberanian,
kebersamaan, serta kesediaan untuk berkorban demi kepentingan bersama. Prosesi ini
juga menguatkan solidaritas sosial, karena pelaksanaannya melibatkan partisipasi
masyarakat dari berbagai usia dan kelompok sosial.

Pembuatan tabuik sendiri merupakan tahapan penting dalam tradisi ini. Tabuik
berbentuk menara setinggi 10-12 meter yang dihiasi ornamen warna-warni. Setiap
hiasan memiliki makna:

1. Bungo salapan melambangkan cahaya, kemuliaan, dan spirit kebenaran.

2. Burak yang ditempatkan di bagian atas tabuik melambangkan wahana spiritual,
kesucian, dan perjalanan ruhani menuju alam keabadian.

3. Struktur bertingkat pada tabuik melambangkan lapisan nilai kehidupan, mulai dari
dunia material hingga nilai-nilai spiritual yang lebih tinggi.

Pembuatan tabuik tidak hanya memerlukan keterampilan teknis, tetapi juga
melibatkan pengetahuan turun-temurun yang menjadi bagian dari warisan budaya.
Dalam konteks identitas budaya, tabuik menjadi simbol kreativitas kolektif masyarakat
Pariaman, representasi kerja sama, dan bukti bahwa tradisi lokal dapat menjadi unsur
pemersatu berbagai generasi.

Tahap paling menarik dalam tradisi ini adalah hoyak tabuik, yaitu mengoyangkan
tabuik secara ritmis dan penuh energi oleh puluhan orang. Hoyak tabuik tidak hanya
sekadar gerakan fisik, tetapi merupakan bentuk ekspresi emosional dan spiritual dari
masyarakat. Dalam perspektif Durkheim, ritual ini mencerminkan solidaritas mekanik,
karena seluruh masyarakat terlibat dalam tindakan kolektif yang memperkuat kesadaran
bersama. Hoyak tabuik juga melambangkan luapan emosi, pelepasan duka, serta simbol
perlawanan terhadap ketidakadilan yang dikemas dalam semangat kebersamaan.

Puncak rangkaian prosesi adalah pembuangan tabuik ke laut, yang menjadi simbol
pelepasan duka dan penyerahan kembali memori tragedi kepada alam. Pembuangan ini
melambangkan akhir dari seluruh rangkaian ritual serta menjadi simbol penyucian
emosional masyarakat. Dalam konteks budaya pesisir, laut dipahami sebagai ruang
spiritual yang luas, tempat kembalinya sesuatu kepada asalnya. Prosesi pembuangan
tabuik ke laut mencerminkan falsafah hidup masyarakat Pariaman tentang siklus
kehidupan, keterhubungan manusia dengan alam, serta pemahaman bahwa duka harus
dilepas agar kehidupan dapat terus berlanjut,

3.3 Peran Tabuik dalam Membentuk Identitas Budaya

Menurut Miswanto (2015) dan diperkuat oleh Penelitian Fachri & Musa (2020),
Tradisi Tabuik memiliki peran penting dalam membentuk dan memperkuat identitas
budaya masyarakat Pariaman. Tradisi ini bukan sekadar ritual keagamaan untuk
memperingati tragedi Karbala, tetapi juga menjadi simbol eksistensi sosial yang
memperlihatkan jati diri masyarakat pesisir Sumatera Barat. Tabuik telah menjadi

E-ISSN: 3062-0922 Page |449
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

warisan budaya yang diwariskan secara turun-temurun, sehingga keberlangsungannya
turut menentukan konstruksi identitas masyarakat lokal di tengah perkembangan
zaman.

Peran pertama dari tradisi Tabuik adalah sebagai penanda identitas kolektif. Dalam
sudut pandang antropologi budaya, identitas suatu masyarakat dapat dikenali melalui
ritual dan tradisi yang mereka laksanakan. Tabuik menjadi pembeda masyarakat
Pariaman dengan daerah Minangkabau lainnya. Keunikan ritus, bentuk fisik bangunan
Tabuik, serta prosesi iring-iringan yang megah telah menjadi simbol kebanggaan daerah.
Masyarakat Pariaman menyadari bahwa Tabuik merupakan bagian penting dari siapa
mereka, sehingga tradisi ini menjadi ciri kultural yang mengikat solidaritas sosial di
antara warganya.

Kedua, Tabuik berperan sebagai media pewarisan nilai. Nilai-nilai seperti semangat
perjuangan, pengorbanan, religiusitas, dan solidaritas sosial tertanam dalam setiap
tahapan pelaksanaannya. Proses pembuatan Tabuik yang dilakukan secara gotong
royong melatih generasi muda untuk memahami arti kebersamaan dan kerja kolektif.
Dengan demikian, Tabuik berfungsi sebagai sarana pendidikan budaya yang
menanamkan karakter dan moralitas lokal.

Ketiga, tradisi Tabuik menjadi ruang ekspresi budaya dan menjaga kontinuitas
sejarah. Masyarakat tidak hanya mengenang peristiwa Karbala, tetapi juga memperkuat
narasi historis mengenai perjalanan budaya Tabuik yang datang dari luar dan berbaur
dengan tradisi lokal. Hal ini menunjukkan proses adaptasi budaya yang sehat, dimana
elemen luar diolah menjadi bagian dari identitas masyarakat tanpa meniadakan nilai-
nilai asli daerah.

Keempat, Tabuik juga berperan dalam membangun citra budaya daerah di mata
publik luas. Dalam konteks pariwisata, Tabuik menjadi daya tarik penting yang mampu
meningkatkan keterkenalan Pariaman di tingkat nasional bahkan internasional.
Pelaksanaan Tabuik yang melibatkan ribuan pengunjung memberi dampak sosial dan
ekonomi serta memperkuat kebanggaan masyarakat terhadap identitas budaya mereka.

Dengan demikian, tradisi Tabuik memiliki fungsi strategis bukan hanya sebagai ritual
religius tetapi juga sebagai pilar pembentuk identitas budaya masyarakat Pariaman.
Melalui simbol-simbol sakral, nilai sosial, serta warisan sejarah yang terkandung dalam
tradisi ini, masyarakat mampu mempertahankan jati diri budaya mereka di tengah
modernisasi dan globalisasi. Oleh sebab itu, pelestarian Tradisi Tabuik juga berarti
melestarikan identitas dan keberlanjutan nilai budaya bagi generasi mendatang.

3.4 Relevansi Tradisi Tabuik bagi Kehidupan Masyarakat

Menurut Syafri (2018), Tradisi Tabuik memiliki relevansi yang kuat dalam
kehidupan masyarakat Pariaman, terutama sebagai media kebersamaan sosial dan
simbol religius yang terus hidup dalam memori kolektif. Hal ini diperkuat oleh Miswanto
(2015) yang menjelaskan bahwa Tabuik tetap relevan karena berfungsi sebagai identitas
budaya, warisan nilai, serta ruang interaksi sosial yang memperkuat hubungan

E-ISSN: 3062-0922 Page |450
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

antarwarga. Sementara itu, penelitian Fachri dan Musa (2020) menegaskan bahwa
relevansi Tabuik terlihat dari perannya dalam membentuk identitas kolektif, menjaga
memori sejarah, serta menjadi modal sosial yang penting bagi masyarakat Pariaman.
Dengan demikian, relevansi Tradisi Tabuik tidak hanya bersifat budaya, tetapi juga sosial,
religius, dan historis bagi kehidupan masyarakat.

Dari sisi sosial budaya, Tabuik masih relevan sebagai sarana memperkuat rasa
kebersamaan melalui gotong royong dalam proses pembuatan dan pelaksanaan
rangkaian acara. Keterlibatan kolektif masyarakat dalam tradisi ini menjaga koneksi
sosial serta memperkuat nilai persatuan, solidaritas, dan identitas lokal. Upaya bersama
dalam menyukseskan acara Tabuik melatih generasi muda untuk tetap mengenal dan
menghargai warisan budaya daerahnya. Hal ini penting agar nilai-nilai adat dan budaya
tidak tergerus oleh modernisasi dan globalisasi.

Selain aspek sosial dan religius, Tabuik memiliki relevansi ekonomi melalui
kontribusinya dalam sektor pariwisata daerah. Tradisi ini menjadi magnet bagi
wisatawan sehingga menciptakan peluang ekonomi bagi pelaku usaha lokal seperti
pedagang, pengrajin, dan pelaku industri kreatif. Dengan demikian, Tabuik tidak hanya
melestarikan budaya tetapi juga meningkatkan kesejahteraan masyarakat secara
langsung.

Relevansi lainnya terlihat dalam fungsi Tabuik sebagai media edukasi budaya.
Masyarakat, khususnya generasi muda, dapat memahami sejarah, filosofi perjuangan,
serta pesan moral yang terkandung dalam tradisi ini melalui proses partisipatif. Tabuik
menjadi ruang pembelajaran yang menanamkan kebanggaan terhadap identitas daerah
dan rasa memiliki terhadap warisan leluhur. Hal ini penting dalam membentuk karakter
masyarakat yang berbudaya dan berjati diri kuat.

Secara keseluruhan, Tabuik tetap relevan bagi masyarakat Pariaman karena
mengintegrasikan nilai religius, sosial, ekonomi, dan edukatif dalam kehidupan sehari-
hari. Tradisi ini bukan hanya seremonial tahunan, tetapi juga bagian dari proses
pembentukan karakter, pelestarian identitas budaya, serta peningkatan kesejahteraan
masyarakat. Oleh sebab itu, menjaga keberlanjutan tradisi Tabuik berarti menjaga
keutuhan nilai budaya yang menjadi dasar kehidupan masyarakat Pariaman hingga masa
mendatang.

Tradisi Tabuik sebagai salah satu warisan budaya masyarakat Pariaman memiliki
rangkaian prosesi yang kaya dengan simbol dan makna yang terbentuk melalui sejarah
panjang akulturasi budaya. Tradisi ini tidak hanya dilihat sebagai ritual seremonial, tetapi
juga sebagai representasi identitas masyarakat Pariaman yang hidup, dinamis, dan terus
berkembang. Pembahasan ini menguraikan makna simbolik dalam setiap prosesi Tabuik,
fungsi sosial budaya tradisi tersebut, serta perannya dalam membangun identitas
kolektif masyarakat Pariaman.

Dari keseluruhan prosesi tersebut terlihat bahwa tradisi Tabuik bukan sekadar ritual
seremonial, tetapi merupakan sistem simbol yang kompleks, seperti yang dijelaskan oleh
Clifford Geertz bahwa budaya adalah jaringan makna yang diciptakan manusia. Simbol-
simbol dalam Tabuik mengandung pesan moral, spiritual, dan sosial yang merefleksikan

E-ISSN: 3062-0922 Page |451
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

identitas masyarakat Pariaman. Identitas ini terbentuk melalui partisipasi kolektif dalam
tradisi, pengalaman emosional bersama, serta narasi sejarah yang diwariskan lintas
generasi.

Dalam konteks pembentukan identitas budaya, tradisi Tabuik menunjukkan bahwa
masyarakat Pariaman memiliki identitas yang kuat sebagai komunitas yang menjunjung
tinggi nilai kebersamaan, penghormatan terhadap sejarah, dan keterikatan pada ruang
budaya pesisir. Stuart Hall menjelaskan bahwa identitas budaya bersifat dinamis dan
terbentuk melalui praktik budaya yang terus direproduksi. Tabuik, dalam hal ini, menjadi
media bagi masyarakat Pariaman untuk menegaskan diri sebagai kelompok dengan
karakter budaya yang unik dan berbeda dengan masyarakat Minangkabau lainnya.

Di era modern, tradisi Tabuik tidak hanya menjadi ritual budaya, tetapi juga berfungsi
sebagai atraksi pariwisata yang memperkenalkan identitas Pariaman kepada dunia luar.
Meskipun menghadapi tantangan komersialisasi, modernisasi, dan pergeseran makna,
tradisi ini tetap dilestarikan karena memiliki nilai simbolik dan sosial yang sangat
penting bagi masyarakat. Pemerintah dan masyarakat berupaya menjaga keseimbangan
antara nilai-nilai tradisional dan fungsi ekonomi budaya melalui Festival Tabuik yang
dikelola secara profesional namun tetap mempertahankan substansi budaya lokal.

Secara keseluruhan, tradisi Tabuik merupakan wujud ekspresi budaya, simbol
identitas, dan sarana memperkuat solidaritas sosial. Melalui prosesi ritus yang kaya
simbolisme, masyarakat Pariaman menegaskan jati diri mereka sebagai komunitas yang
memiliki memori sejarah kuat, semangat kebersamaan, dan penghormatan terhadap
nilai-nilai luhur kehidupan.

Gafnbr 1: radi;i Tabulk o
Sumber: forum Sumbar.com

E-ISSN: 3062-0922 Page |452
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

4. Kesimpulan

Berdasarkan hasil kajian mengenai makna simbolik, prosesi, peran, serta relevansi
tradisi Tabuik bagi masyarakat Pariaman, dapat disimpulkan bahwa Tradisi Tabuik
merupakan warisan budaya yang memiliki nilai historis, spiritual, dan sosial yang sangat
kuat, serta menjadi salah satu identitas utama masyarakat Pariaman.

Pertama, makna simbolik tradisi Tabuik menunjukkan bahwa setiap unsur dalam
upacara seperti bangunan Tabuik, buraq, gandang tasa, jari-jari, hingga prosesi
pembuangan ke laut merupakan simbol yang merepresentasikan nilai religius, filosofi
pengorbanan, serta penghormatan terhadap perjuangan Imam Husain. Simbol-simbol
tersebut memperlihatkan bagaimana masyarakat Pariaman membangun pemaknaan
kolektif tentang keberanian, kesedihan, spiritualitas, dan hubungan manusia dengan
Tuhan

Kedua, prosesi Tabuik yang terdiri dari maambiak tanah, maarak jari-jari, pembuatan
tabuik, hoyak tabuik, hingga mambuang tabuik, tidak hanya merupakan ritual
seremonial, tetapi juga mencerminkan siklus kehidupan, nilai gotong royong,
kebersamaan, dan penghormatan terhadap peristiwa Karbala. Prosesi ini memperkuat
solidaritas sosial dan membangun Kketerlibatan emosional masyarakat dalam satu
pengalaman budaya bersama.

Ketiga, peran Tabuik dalam pembentukan identitas budaya masyarakat Pariaman
sangat signifikan. Tabuik menjadi penanda identitas kolektif, sarana pewarisan nilai
keagamaan dan moral, ruang ekspresi budaya, serta pilar yang menguatkan konstruksi
identitas masyarakat pesisir. Tradisi ini juga menjadi pembeda Pariaman dari wilayah
Minangkabau lainnya, sehingga mempertegas karakter sosial-budaya yang khas dan
diwariskan lintas generasi.

Keempat, relevansi tradisi Tabuik bagi masyarakat modern tetap kuat dan
berkelanjutan. Tabuik berfungsi sebagai sarana mempererat hubungan sosial, media
pembelajaran nilai budaya, pengingat spiritual masyarakat terhadap sejarah Karbala,
serta memberikan dampak ekonomi melalui sektor pariwisata. Transformasi Tabuik dari
ritual keagamaan menuju festival budaya menunjukkan kemampuan tradisi ini
beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa meninggalkan nilai-nilai inti yang
diwariskan. Secara keseluruhan, Tabuik merupakan tradisi multidimensional yang
mencakup aspek sejarah, simbolik, sosial, religius, dan ekonomi. Pelestarian tradisi
Tabuik berarti menjaga kesinambungan identitas dan jati diri budaya masyarakat
Pariaman di tengah modernisasi yang terus berjalan.

Berdasarkan hasil penelitian, disarankan agar pemerintah daerah dan instansi terkait
terus memperkuat upaya pelestarian Tradisi Tabuik melalui program pembinaan
budaya, dokumentasi yang lebih komprehensif, serta penyelenggaraan festival yang tetap
menjaga nilai-nilai sakral dan makna filosofis tradisi tersebut. Masyarakat Pariaman juga
diharapkan tetap mempertahankan keterlibatan aktif dalam setiap prosesi Tabuik
sebagai wujud pelestarian identitas budaya dan penguatan solidaritas sosial. Pelaku
pariwisata perlu mengembangkan Tabuik sebagai atraksi budaya yang edukatif, tanpa
menghilangkan unsur autentisitasnya, sehingga tradisi ini dapat memberikan nilai

E-ISSN: 3062-0922 Page |453
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



JIMPAR

Jurnal Penelitian Mahasiswa Pariwisata Vol 3. No 2. Desember 2025

ekonomi bagi masyarakat. Selain itu, generasi muda hendaknya diberi ruang lebih besar
dalam proses pembuatan dan pelaksanaan Tabuik agar mereka memiliki kesadaran dan
rasa tanggung jawab dalam meneruskan warisan budaya lokal. Untuk pengembangan
ilmu pengetahuan, penelitian lanjutan dianjurkan dilakukan melalui pendekatan
lapangan yang lebih mendalam guna menggali dinamika perubahan, makna simbolik,
serta relevansi Tabuik di tengah perkembangan zaman. Dengan demikian, tradisi Tabuik
dapat terus terjaga keberlanjutannya sebagai identitas budaya masyarakat Pariaman.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, T. (2016). Sejarah dan Masyarakat: Lintasan Historis Islam di Indonesia. Jakarta:
LP3ES.

Amin, S. (2017). Transformasi Nilai pada Tradisi Tabuik Pariaman. Jakarta: Antropologi
Indonesia Press.

Bungin, B. (2020). Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik, dan IImu
Sosial. Jakarta: Kencana.

Endraswara, S. (2013). Metodologi Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

Fachri, R., & Musa, M. (2020). Ritual Tabuik dan Identitas Budaya Masyarakat Pariaman.
Jakarta: Antropologi Indonesia Press.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

Hall, S. (1994). Cultural Identity and Diaspora. London: Routledge.

Hamka. (2018). Sejarah Umat Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Hasyim, Y. (2019). Simbolisme Ritual Tabuik dalam Perspektif Budaya Lokal. Padang:
Humaniora Press.

Kato, T. (2017). Adat Minangkabau dan Merantau dalam Perspektif Sejarah. Jakarta: Balai
Pustaka.

Miswanto. (2015). Tradisi Tabuik sebagai Representasi Simbolik Budaya Masyarakat
Pariaman. Padang: Jurnal [lmu Budaya Press.

Syafri, A. (2018). Makna Simbolik Prosesi Tabuik di Kota Pariaman. Padang: Andalas
University Press.

E-ISSN: 3062-0922 Page |454
Homepage: https://jurnal.fe.unram.ac.id/index.php/jimpar/index



